vulnérabilité et agir libre : un continuum.

Introduction

Notre vie est traversée par des évenements auxquels nous ne nous attendions pas, qui
bousculent parfois profondément notre existence et au cours desquels notre ipséité est
fameusement mise a mal. Et cela ne risque pas de s'arréter, car nous sommes des étres
vulnérables. Vulnérables car, méme si nous pouvons agir sur le monde et sur autrui, nous
subissons leur action a notre égard. Vulnérables car nous sommes ainsi faits que nous
avons besoin des autres pour notre développement et que l'action d'autrui nous affecte,
comme autrui est affecté par la nétre.

Depuis quelques années, le mouvement du Care, venu entrautres des mouvements
féministes anglo-saxons, met au centre de sa compréhension de I'étre humain cette notion
de vulnérabilité a cété de celle d'autonomie. Non pour opposer ou remplacer I'une par l'autre
mais pour les compléter et rappeler que les deux coexistent.

Cet intérét pour cette dimension de I'existence humaine vient en réaction a une conception
héritée de Kant qui fait de I'étre humain un individu parfaitement autonome’ et autosuffisant,
oblitérant par la les facteurs de dépendance et de vulnérabilité de notre existence.

N'est-il pas heureux que, dans un monde ou les notions de performance et de rentabilité se
trouvent au coeur de la vie sociale et économique, des philosophes rappellent que nous
sommes aussi des étres vulnérables car interdépendants les uns des autres - voire fragiles
dans certains moments de notre existence ?

De Ila passivité a Ia vulnérabilité

Ricoeur, philosophe dont s'inspire fortement I'Eleu, est essentiellement un philosophe de
I'agir ; il n'a qu'effleuré, déplore-t-il lui-méme, la dimension du patir de I'existence humaine.
Néanmoins, il prend généralement soin de préciser que son anthropologie est bien celle de
I'hnomme agissant et souffrant - ces deux adjectifs se retrouvent généralement associés I'un a
l'autre.

Mais attention, cette dimension du souffrir est d'abord prise par Paul Ricceur comme celle du
patir en général :

e celle de I'affection de l'ipséité par I'autre que soi
e celle de l'inscription du sujet dans un corps.

Je vous parlerai de ces deux aspects du patir.

Dans un premier temps, je raconterai comment notre conception de I'étre humain remonte a
cette filiation puisant ses racines dans cette représentation ancienne qui nous fait penser
I'étre humain accompli comme un individu qui doit prendre son destin en main. Ensuite, je
déclinerai différentes figures de notre vulnérabilité : celles liées a I'action d'autrui sur moi-
méme, ou l'ipséité est fragilisée. Puis, celle liée au corps propre. Je terminerai en tentant de
dégager comment ce rappel de l'autre p6le de I'existence humaine transforme l'image que je
me fais de moi-méme et des autres.

! J'emploierai indistinctement les mots d'autonomie, d'autonome ou d'agir libre qui me semblent ici
suffisamment synonymes puisque autonomie renvoie ici a la signification donnée par Kant qui en fait une
valeur de liberté et d'indépendance. Bien sir, nous parlerions nous d'agir de maniére autonome, de maniére a
ne pas chosifier I'autonomie.



1. L'Eleu héritiére d'une conception de I'individu qui met I'autonomie comme valeur
centrale du vivre ensemble.

En lisant I'ouvrage : "La vulnérabilité, une nouvelle catégorie morale ?"%, je fus surprise et
méme rassurée de m'apercevoir que notre conception de I'étre humain basée sur le
développement de notre agir libre participait d'une longue tradition qui, selon I'auteure, prend
ses sources chez Hobbes, se poursuit chez Locke et Kant pour aboutir au philosophe
américain John Rawls.

Retenons seulement de ces auteurs qu'ils ont profondément influencé notre conception de
I'étre humain et de la vie politique, faisant de I'adulte autonome et de l'individu bourgeois le
paradigme d'un individu accompli. L'autonomie, I'indépendance, I'autosuffisance furent ainsi
privilégiées, voire idéalisées, comme étant les principales valeurs morales qui doivent
présider au bon vivre ensemble.

L'éthique issue d'une telle conception de I'étre humain pousse a ériger en idéal les rapports
humains fondés sur la recherche de I'autonomie et corrélativement sur le respect de celle-ci ;
sur la poursuite de la liberté et de l'autosuffisance de chacun, laissant par la-méme sur le
rivage tous ceux qui ne peuvent y accéder.

"L'autonomie a été pensée comme le sommet de I'accomplissement humain, la
source de la dignité humaine, la marque de la maturité morale."®

Les critiques féministes vont dans deux sens :

o L'adulte autonome, rationnel et autosuffisant décrit par ces théories n'existe tout
bonnement pas. Cette longue tradition a dévalorisé et méme ignoré les moments de
notre existence - l'enfance, la vieillesse, la maladie - au cours desquels nos vies ne
correspondent pas a ces canons comportementaux idéaux. La personne autonome y
est ainsi congue, dénoncent-elles, comme un étre désincarné, atemporel, sans
besoins et parfaitement indépendant. Or cela n'est pas le cas : nous avons un corps
qui peut se dérober a notre volonté, nous vivons dans une époque donnée et nous
sommes dépendants de notre environnement pour la réalisation de nos besoins.

o Cette conception des rapports éthiques qui doivent réguler la vie entre les étres
humains laisse sur le cbété les personnes vulnérables qui n'accéderont que de
maniére réduite ou méme n'accéderont pas du tout a cet idéal d'indépendance et
d'autonomie. Respect et dignité y étant articulés a Il'autonomie, les personnes
vulnérables se voient rejetés a I'extérieur de la communauté morale. Qu'en est-il alors
du respect et de la dignité qu'il parait pourtant essentiel de leur accorder ?

2. Les ressorts de la vulnérabilité
Le caractere relationnel et interdépendant de I'existence humaine

Paul Ricceur décline, dans sa théorie sur I'agir comme personne, les capacités qui peuvent
s'attester dans le pouvoir dire, le pouvoir agir, le pouvoir raconter et le pouvoir se reconnaitre
comme l'auteur de ses actes. Il dégage par contraste les différentes figures de vulnérabilité
qui en sont corrélatives :

e La non-maitrise du langage, qu'elle soit liée a des facteurs physiques, sociaux ou
culturels, conduit a l'incapacité a dire et donc a s'affrmer comme sujet capable de
prendre la parole. Elle est ainsi source d"exclusion de la communaute.

? Nathalie Maillard, La vulnérabilité, une nouvelle catégorie morale ? Labor et Fides, coll. « Le champ éthique »,
Geneéve, 2011

*Keller J. "Autonomy, Relationality and Feminist Ethics", Hypattia, vol 12, n°2, 1997, p. 154, cité dans "La
Vulnérabilité".



e Le pouvoir agir - marquer le monde de sa propre empreinte - est menacé par le
vieillissement, la maladie, I'infirmité mais aussi par I'exclusion ou la marginalisation
dont certains sujets font I'objet (I'exclusion du monde du travail, par exemple), les
privant ainsi de leur pouvoir d'action sur le monde. Ou, pire, les amenant a douter
eux-mémes de leur propre savoir-faire.

e Le pouvoir se raconter, source de son identité narrative, peut souffrir d'une habitude
de chosification de soi-méme, rendant impossible la saisie de soi-méme dans un récit
cohérent ou idem et ipse trouvent a s'attester. Le sujet se rétracte alors dans une
identité chosique ou certaines déterminations du caractére sont érigées en trait
immuable, entravant tout mouvement libre.

e Quant a l'ascription, Ricoeur souligne l'incapacité de plus en fréquente des individus
a inscrire leurs actions et plus largement tout ce qui reléeve du champ des désirs et
des préférences subjectives dans un ordre qui les dépasse et qui permettrait pourtant
de les évaluer. Au-dela de cette difficulté, saisir le sens et la nécessité de cette
inscription qui fait souvent défaut — notamment, poursuit-il, pour ceux que le systéme
sociopolitique exclut. Le désir - voire I'envie - devient le seul moteur du projet de vie.

Dépendante donc largement de certaines conditions qui ne peuvent étre réunies qu'au sein
de relations réussies avec autrui, notre capacité a agir librement se montre fragile. Nous
pouvons agir sur le monde, mais nous le subissons - pour le meilleur mais aussi
malheureusement pour le moins bon.

La dimension temporelle et corporelle de notre existence.

e Nous avons un corps.

Nous sommes des étres vulnérables car nous avons un corps. Celui-ci grandit, murit, se
développe, atteint dans les meilleurs des cas sa pleine maturité et enfin vieillit. Il n'est pas
difficile de reconnaitre combien, durant ces périodes qui vont de la naissance a la vieillesse,
nous traversons des périodes de fragilité et de dépendance.

Notre existence physique est fragile. Non seulement nous sommes programmeés pour une
durée limitée dans le temps, mais aussi nos organismes sont menacés par les accidents, la
maladie, les catastrophes naturelles de méme que par la violence humaine.

Certaines de ces philosophes féministes considérent le corps comme le lieu paradigmatique
de la précarité humaine. Quant a Paul Ricceur, nous avons vu I'an passé qu'il considérait le
corps comme le lieu de notre expérience de passivité par excellence : le lieu ou s'expriment
les limites de notre pouvoir sur nous-mémes : la nécessité qui s'articule a la liberté. Il dira
aussi : "le lieu de l'involontaire".

Notre corps est n6tre d'emblée - incarnation de l'ipséité, possibilité absolue de toute initiative
sur le monde et, en méme temps, trés peu nbtre car nous ne I'avons pas choisi et il ne peut
donc étre I'objet d'un vouloir.

¢ N'oublions pas non plus notre animalité

Notre culture a identifié I'étre humain accompli a un étre doué de raison, établissant par le
fait méme une distinction trés nette entre celui-ci et I'animal. La philosophe féministe
Nussbaum® insiste sur la nécessité de dépasser cette identification car elle contribue & nous
séparer de notre animalité.

La philosophe décline notre animalité selon plusieurs aspects :

o Nous avons des besoins tant physiques que psychologiques, intellectuels, affectifs,
culturels et spirituels (ces deux derniers ne peuvent étre attribués a I'animalité). Nous
avons besoin qu'ils soient satisfaits pour étre capables de nous développer

* Nussbaum, M., Femme et développement humain. L'approche des capabilités, Paris, Ed. des
femmes/Antoinette Fouques, 2008.



pleinement. Et leur satisfaction ne dépend pas seulement de notre propre volonté -
tres peu méme, sans doute - mais des ressources que nous trouvons a notre
disposition, que celles-ci soient relationnelles (en ce qui concerne les besoins
affectifs) ou objectives (conditions sociales, culturelles, économiques, financiéres, ...)

o Notre vie est soumise a la chance ou au hasard, qui peut jouer en notre faveur ou, au
contraire, nous contrarier dans nos efforts, dans nos désirs, dans notre volonté d'agir
plus librement.

o Nous sommes des étres temporels qui subissons le temps. Notre vie, en effet, se
déroule dans le temps et en subit l'usure. Elle ne se donne pas sous les mémes
aspects suivant la phase de développement dans laquelle nous nous trouvons : de la
dépendance de I'age bébé a celle de la vieillesse, nous en traversons des moments
de dépendance.

o Notre rationalité elle-méme est une rationalité animale car elle aussi subit 'usure du
temps. Nous attirons I'attention, écrit M. Nussbaum, (...) sur le fait que la rationalité et
la sociabilité sont elles-mémes temporelles, qu'elles se développent, arrivent a
maturité et (si le temps le permet) déclinent.”.

Si je comprends bien la philosophe, je résumerais sa pensée en disant que, comme tout
animal, nous sommes des étres finis, soumis aux aléas de la vie, a l'usure du temps et aux
conditions environnementales qui sont les nétres.

On le voit, le besoin de relations avec autrui pour se développer, comme la nature incarnée
de notre existence, rendent fragile un développement sans embuche de notre ipséité. Son
déploiement n'est pas d'emblé garanti, il nécessite certaines conditions qui le soutiennent.
Nous le savons, I'agir libre dont il est la source est une conquéte, sans cesse menacée car
notre existence - de la naissance a notre dernier soupir - est soumise a des aléas, des
imprévus, des incertitudes, des peines et des peurs.

De plus, on l'aura deviné, certains aspects du fonctionnement de nos sociétés jouent un réle
négatif dans le développement de notre agir libre et des capacités qui y sont liées. A chaque
société, a chaque époque, ses formes de fragilités, pourrait-on dire.

L'autonomie, écrit Paul Ricceur, est celle d'un étre fragile, vulnérable. Et la fragilité
ne serait qu'une pathologie, si elle n'était pas la fragilité d'un étre appelé a devenir
autonome®

3. Reconnaitre la vulnérabilité comme condition intrinséque le I'existence :
qu'est-ce que cela implique dans nos relations a autrui?’

"Issue du mouvement féministe d’Amérique du Nord, I'éthique du care, exprimé par « une
voix différente  », entend généraliser I'éthique de la sollicitude et la présenter comme une
alternative a une éthique de la justice jugée trop formelle et abstraite.

En anglais, care désigne a la fois une disposition, une attitude (fto care for, about) et une
activité (to take care of). Le méme mot recouvre, a la fois, le souci des autres et une pratique
de soins quotidienne et ordinaire. Tout en reconnaissant que la théorie du care vise le
quotidien et l'ordinaire, ses tenants considérent qu’elle doit devenir centrale dans la réflexion
sur I'éthique : dans I'expression « faire attention », on n’identifie pas seulement une question
de perception et de regard, mais aussi celle d’'un geste. La perception et I'action sont ainsi
au cceur de la problématique globale du soin. Le care suggére donc que la tache consistant
a prendre soin des personnes dans toutes les dimensions que ce terme recouvre, est une

> Nussbaum, M., Frontiers of Justice, cité dans La vulnérabilité. Une nouvelle catégorie morale ? p. 157
% Paul Ricoeur. , Autonomie et vulnérabilité, in La Justice et le mal, Paris, Odile Jacob, 1997, p. 98

7 Ce qui suit est tiré de l'article de Pierre Bétrémieux , Les figures de la vulnérabilité in Emmanuel Hirsch, Traité de
bioéthique, Eres" Poche - Espace Ethique", 2010 p. 180-182;

8. Gilligan, Une voix différente. Pour une éthique du care, traduction de

A. Kwiatek revue par V. Nurock, présentation S. Laugier et P. Paperman, Paris,
Champs Essais, 2008.



réponse pratique a des besoins spécifiques de personnes singulieres. En recentrant la
réflexion sur le soin, la sollicitude a autrui, 'ambition de la philosophie du care est de tenter
de modifier notre vision de I'éthique et de la morale vis-a-vis de la justice considérée comme
abstraite et désincarnée.

Pour de nombreux auteurs, 'ambition du care, dans son débat avec la justice, consisterait a
vouloir dépasser I'acception courante de care, traduit par sollicitude — a savoir, le souci du
bien-étre d’autrui, la sensibilité a I'égard de la vulnérabilité des autres, les attachements
affectifs & ceux qui nous sont chers — et de faire de I'affectivité le ciment de la morale®.

Ne pas limiter I'éthique du care a la sphére privée pour I'étendre a la vie publique, telle est la
proposition d’'un courant philosophique pour lequel le care consiste a « maintenir, perpétuer
et réparer notre “monde”, de sorte que nous puissions y vivre aussi bien que possible »'°.
Au fondement méme de I'éthique du care se situe I'importance accordée au soin et a
l'attention portée aux autres, particularisée et quotidienne. Cette capacité d’attention aux
autres, inscrite dans le care, a une portée plus générale et dépasse la dimension purement
compassionnelle ou caritative dans tout ce qu’elle comporterait de passivité ou de sélectivité.
Stefan Zweig nous met d’ailleurs en garde contre une « pitié dangereuse » propre a la pitié
comme « impatience du coeur de se débarrasser au plus vite de la souffrance d’autrui »
confondue avec la pitié « non sentimentale mais créatrice et persévérante " ».

Cette question du soin élevée au niveau de la condition humaine devient plus générale :
c’est alors reconnaitre la dépendance et la vulnérabilité, traits de la condition de tout un
chacun et non celle d’'un autre stigmatisé comme vulnérable : il n’existe pas de catégorie
ontologique correspondante et, comme Patricia Paperman intitule sa contribution, « les gens
vulnérables n’ont rien d’exceptionnel » 2.

On peut faire crédit a cette approche du care d’avoir mis en avant que, comprendre la vie
humaine comme susceptible de soin, c’est s’efforcer de la comprendre en sa vulnérabilité,
risquant d’étre blessée a tout moment..."

Conclusion
Me voila en fin de parcours.

Beaucoup d'autres aspects de la passivité inhérente a notre condition humaine pourraient
encore étre abordés, comme celui de la conscience ou, dans l'intimité de mon dialogue
intérieur, je me vois trancher entre des injonctions dont j'ai fait miennes certaines et d'autres
qui me restent étrangéres. Ma loi intérieure n'est pas toujours mienne. Bien souvent - trop
souvent, elle me vient de I'extérieur.

J'ai aimé poser la vulnérabilité non en opposition a l'agir libre ou a l'autonomie mais en
complémentarité, les voir comme deux tendances qui se travaillent mutuellement de
l'intérieur. Mieux, me semble-t-il, je reconnais - voire j'accueille - ces instants de vulnérabilité,
avec lesquels nous avons a composer, mieux je prends soin de ma volonté a agir plus
librement. Ce que Ricceur appelle le paradoxe de la condition humaine.

°Ct. P. Paperman et S. Laugier, Le souci des autres. Ethique et politique du care,
Paris, Editions de I’ErEss, 2005, coll. « Raisons pratiques ».

10, Tronto, Un monde vulnérable. Pour une politique du care, traduction de
H. Maury, Paris, La Découverte, 2009, p. 143.

g, Zweig, « La pitié dangereuse » (1939), dans Romans et Nouvelles, t. |, Paris,
Le Livre de Poche, coll. « La Pochotheque », 2004, p. 822.

2 p, Paperman, "Les gens vulnérables n'ont rien d'exceptionnel", Le souci des autres. Ethique et politique du
care, Paris, Edition de I'EHESS, 2005, coll. "Raisons pratiques".

5



Ne pas opposer vulnérabilité et agir libre, c'est concevoir la vulnérabilité non comme un
obstacle a I'agir libre, tel une entrave extérieure a la liberté d'action, mais comme une de ces
données qui lui donne tout son sens et toute sa valeur.

Et surtout, il m'a semblé tout au long de cette réflexion accéder a une vision davantage
moniste de nous-mémes. Nous ne sommes pas de purs esprits que nous pouvons
commander a volonté : nous avons un corps que nous n'avons pas choisi, qui est nétre et en
méme temps Si peu nétre, comme je I'ai dit plus haut.
Nos facultés, des plus primaires : marcher, sauter, danser, parler, boire, manger... aux plus
élevées : I'émotion esthétique, I'amour, un agir plus libre ... sont largement tributaires des
conditions physiques qui sont les nbtres : des soubassements biologiques qui conditionnent
notre existence au déploiement de notre vie personnelle, il y a un continuum, non une
rupture.

Nous savons combien il nous est parfois difficile de rester présents a nous-mémes lorsque
nous sommes fatigués ou préoccupés. Davantage encore, la maladie physique ou mentale
peut entraver fortement, voire presque anéantir notre présence a soi - comme nous l'a
raconté Sophie.

A travers cette réflexion, j'ai aussi été sensibilisée a un autre monisme, celui qui m'unit a
mon environnement. Comme nous l'avons vu, le développement, y compris celui de nos
facultés les plus nobles, ne se produit que dans un environnement qui le soutient et le
permet.

Bien sdr, j'ai a me poser la question de Jean-Paul Sartre : Qu'est-ce que je fais de ce qu'on a
fait de moi ? Mais il me faut reconnaitre que le chemin pour reprendre son destin en main est
parfois plus aisé pour certains et beaucoup plus ardu pour d'autres. En effet, nous I'avons
vu, la confiance en soi nécessaire a un agir libre peut étre rendue quasi indisponible en
fonction, notamment, de relations précoces déficientes. Ici aussi, entre moi et mon
environnement, moi et le monde, il n'y pas de réelle rupture.

Toutefois, méme si je ne choisis pas mes conditions d'existence alors que celles-ci me
déterminent fortement, je peux m'en faire coauteur/e par le sens que je leur donne. L'Eleu,
par le récit et les ECE auxquels elle nous invite, nous permet de nous affranchir pas a pas
des sens qui nous sont imposés, qu’ils le soient par la culture, la religion, le milieu social ou
les détresses que nous avons construites. Nous devenons alors peu a peu capables de
reprendre l'initiative.

Et enfin, tout au long de cette réflexion, j'ai senti croitre en moi une nécessaire sollicitude
pour moi-méme et, conjointement, pour autrui. Comment ne pas fondre de bienveillance
pour ce petit étre dont I'existence est si vulnérable et dépendante des conditions dans
lesquelles il évolue ? En Eleu, nous avons les étapes de libération pour les transformer.
Sans doute devons-nous davantage y faire appel. Bienveillance et non complaisance, ai-je
dit !

Cécile de Ryckel, Bruxelles (2014)



